
2 





3 

Carlo Santi 
 
 
 
 

IL SAPERE 
NASCOSTO 

DEI 
TEMPLARI 

 

 

Romanzo storico 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

ISBN 978-88-6660-474-7 



4 

 
  



5 

IL SAPERE NASCOSTO DEI 
TEMPLARI 

Autore: CARLO SANTI 
www.carlosanti.eu 

 
 

© CARLO SANTI & CIESSE Edizioni 
 

www.ciesseedizioni.it 
info@ciesseedizioni.it - ciessedizioni@pec.it 

 
I Edizione stampata nel mese di febbraio 2026 

 
Impostazione grafica e progetto copertina: © CIESSE Edizioni 

 

Immagine di copertina: creata da IA 
 

 
 

Collana: La nostra Narrativa 
Editing a cura di: Alfredo Bechis 

Editore e Direttore Editoriale: Carlo Santi 
 
 

P R O P R I E T À  L E T T E R A R I A  R I S E R V A T A  
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
Tutti i diritti sono riservati. È vietata ogni riproduzione dell’opera, 
anche parziale, pertanto nessuno stralcio di questa pubblicazione 
potrà essere riprodotto, distribuito o trasmesso in qualsiasi forma o 
con qualsiasi mezzo senza che l'Editore abbia prestato 
preventivamente il consenso. 
La presente opera, pur basandosi su elementi storici reali, è da considerarsi un 
lavoro di fantasia. Una parte dei nomi, personaggi, luoghi ed eventi storici citati 
sono autentici e riconoscibili; tuttavia, il racconto che li riguarda è frutto 
dell’immaginazione dell’autore o utilizzato in modo fittizio. 

  



6 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Alla mia mamma Lucina,  
che adorava l’arte e la storia 

 
  



7 

CAPITOLO I 

Sotto la pietra 

Gerusalemme non dormiva mai del tutto, ma all’alba 
smetteva di fingere. La luce scivolava sulle pietre come una 
verifica, rendendo evidenti le crepe, le giunzioni, le 
sovrapposizioni di epoche che la notte aveva confuso in 
un’unica massa. Matthaeus osservava la città da una terrazza 
bassa, dove l’aria sapeva di calce e polvere antica, e pensava 
che nessun luogo fosse più adatto di quello per nascondere 
qualcosa che non doveva essere trovato. Tutti cercavano 
altrove, verso l’alto, verso il visibile; pochi si fermavano a 
interrogare ciò che stava sotto. 

L’Ordine era lì da poco, ufficialmente per proteggere i 
pellegrini, e già abbastanza a lungo da aver imparato come 
muoversi senza attirare attenzione. Le ronde seguivano 
percorsi irregolari, i turni cambiavano senza schema 
apparente, gli alloggi erano stati scelti per la loro modestia. 
Matthaeus aveva capito presto che quella sobrietà non era 
una virtù morale, ma una tecnica. La visibilità era una risorsa 
costosa, da usare solo quando necessario. 

Non era stato scelto per la forza. Nei cortili c’erano uomini 
più larghi di spalle, più rapidi nel colpo, più pronti a 
trasformare un ordine in azione. Matthaeus era stato scelto 
per un’altra qualità, più difficile da nominare: la capacità di 
restare all’interno di una consegna senza cercarne il senso 
immediato. Sapeva eseguire senza immaginare ricompense, 
osservare senza anticipare conclusioni. Nei cantieri di Arles 
aveva imparato che una misura presa troppo in fretta 
compromette l’intera struttura, e che il lavoro migliore è 
quello che non costringe a correzioni successive. 

Gli scavi non erano cominciati con un progetto. Erano nati 
come conseguenza, come accade alle cose che nessuno 
intende dichiarare. Una pioggia insistente aveva fatto cedere 



8 

una porzione di terreno, rivelando una cavità irregolare; un 
sopralluogo aveva suggerito prudenza; la prudenza aveva 
richiesto uomini discreti. Matthaeus aveva preso la lanterna 
e gli attrezzi senza fare domande, consapevole che le 
spiegazioni arrivano sempre dopo, e solo a chi ha dimostrato 
di non averne bisogno. 

Lavoravano nelle ore meno frequentate, quando la collina 
del Tempio sembrava trattenere il respiro. La terra veniva 
rimossa a piccoli tratti, senza rumore, accumulata in sacchi 
che venivano allontanati a distanza di giorni, mescolati a 
detriti comuni. Nulla che potesse suggerire un disegno 
complessivo. Matthaeus teneva il conto dei colpi, non per 
misurarne l’avanzamento, ma per mantenere un ritmo che 
non tradisse impazienza. Sapeva che la fretta lascia tracce più 
profonde della violenza. 

Hugues de Payns compariva senza preavviso, osservava in 
silenzio, poi scompariva di nuovo. Non interveniva quasi 
mai, ma la sua presenza modificava il modo in cui gli uomini 
si muovevano, come se una misura più ampia fosse entrata 
improvvisamente nel campo visivo. Matthaeus notò che 
Hugues non guardava la terra che veniva rimossa, ma quella 
che restava, seguendo con le dita le venature della roccia, 
fermandosi sempre sugli stessi punti. Non chiedeva di 
scavare più in fretta, né più a fondo; chiedeva di scavare 
meglio, che era un’altra cosa. 

Col passare dei giorni, Matthaeus iniziò a riconoscere un 
ordine sotto l’apparente casualità del lavoro. Le pause non 
erano distribuite in modo uniforme, le riprese avvenivano 
sempre dopo che Hugues aveva osservato il sito da solo, 
come se stesse confrontando ciò che vedeva con una mappa 
che non condivideva. Non era un segreto, ma una selezione: 
non tutti dovevano sapere, non tutti dovevano capire nello 
stesso momento. 

La lanterna illuminava superfici che non avevano mai 
visto luce diretta. La roccia, levigata in alcuni punti, 
presentava segni che non potevano essere il risultato di frane 
o assestamenti naturali. Matthaeus li osservava senza 



9 

commentare, consapevole che nominare una forma è il 
primo passo per renderla pubblica. Si limitava a segnare 
mentalmente le differenze, come faceva quando un arco non 
seguiva la curvatura attesa o quando una trave era stata 
posata con un’intenzione diversa da quella dichiarata. 

Fu in una di quelle notti, quando il vento portava con sé 
l’odore dei fuochi lontani, che Hugues si fermò accanto a lui 
più a lungo del solito. Non disse nulla, ma il suo silenzio 
aveva una qualità diversa, come se stesse aspettando che 
qualcosa emergesse da solo. Matthaeus continuò a lavorare, 
rallentando appena il gesto, finché la punta dello scalpello 
incontrò una resistenza che non apparteneva alla roccia viva. 
Il suono cambiò, diventando più secco, più netto, e 
Matthaeus si fermò senza voltarsi, certo che Hugues lo avesse 
udito nello stesso istante. 

Non era il momento di parlare. Era il momento di capire 
quanto spazio ci fosse tra ciò che appariva e ciò che stava per 
essere rivelato, e di procedere senza forzare quella distanza, 
lasciando che fosse la pietra a indicare il passo successivo. 

La resistenza non cedeva come avrebbe fatto una vena di 
roccia più compatta, né restituiva l’eco sordo della terra 
compressa. Era una superficie artificiale, regolare, e proprio 
per questo Matthaeus arretrò di un passo invece di insistere. 
Ciò che è stato costruito dall’uomo risponde a logiche diverse 
da ciò che è stato lasciato al tempo, e forzare la mano equivale 
spesso a distruggere l’unica cosa che conta. 

Hugues si avvicinò senza fretta. Non chiese cosa fosse 
stato trovato; il modo in cui Matthaeus teneva fermo lo 
scalpello bastava a chiarire la natura dell’ostacolo. Si chinò, 
passò le dita sulla superficie appena scoperta, poi fece cenno 
di fermarsi. Gli altri uomini si allontanarono di qualche 
passo, portando con sé attrezzi e lanterne, lasciando che la 
luce restasse concentrata in un punto solo. 

La lastra apparve poco a poco, liberata con pazienza. Non 
portava iscrizioni evidenti né segni di consacrazione; la sua 
regolarità rispondeva a un criterio funzionale, non simbolico. 
Matthaeus notò che gli spigoli erano stati smussati con cura, 



10 

per evitare fratture, e che le giunzioni seguivano un disegno 
preciso, percepibile solo osservandole nel loro insieme. 

«Non andare oltre,» disse Hugues a bassa voce. 

Matthaeus arretrò la lanterna di pochi gradi, lasciando che 
la luce scorresse sulla superficie anziché colpirla 
frontalmente. Le incisioni emersero allora con maggiore 
chiarezza. Non erano parole, né simboli riconducibili a una 
tradizione religiosa; erano segni tecnici, tracciati con la 
sicurezza di chi non ha bisogno di spiegare ciò che fa. 

Linee parallele, interruzioni calcolate, rapporti numerici 
incisi senza enfasi. Matthaeus riconobbe quel linguaggio 
all’istante, perché lo aveva visto, deformato e ridotto a 
consuetudine, nei cantieri dove le proporzioni venivano 
rispettate per abitudine, senza più comprenderne l’origine. 

Hugues osservava in silenzio. La postura, più che 
l’espressione, tradiva una conferma interiore, la verifica di 
un’ipotesi maturata da tempo. Quando parlò, lo fece con la 
stessa calma con cui avrebbe dato un ordine di marcia. 

«Questo non è un accesso,» disse. «È una soglia.» 

Ci vollero ore per sollevare la lastra senza danneggiarla. 
Ogni leva fu posizionata con cautela, ogni movimento 
preceduto da una verifica silenziosa. Matthaeus sentiva il 
peso della pietra non solo nelle braccia, ma nella 
consapevolezza che ciò che stava per essere rivelato non 
avrebbe potuto essere riportato indietro. Quando la lastra si 
sollevò di pochi palmi, un’aria ferma, secca, priva di odori, 
uscì dal vano sottostante. Non era l’aria di una cavità 
naturale, ma quella di uno spazio rimasto chiuso a lungo, 
preservato da infiltrazioni e cedimenti. 

La lanterna illuminò il vuoto sottostante con lentezza. Le 
pareti erano state scavate con precisione, seguendo linee 
diritte, angoli calcolati, superfici pensate per sostenere peso 
e durata. Matthaeus scorse nicchie regolari, allineate 
secondo un ordine che escludeva il caso, e comprese che 
quello spazio non era stato creato per nascondere, ma per 
conservare. 



11 

Scese per primo, perché era il più leggero, ma anche 
perché nessuno glielo impedì. I piedi toccarono una 
superficie piana, levigata, che restituiva il passo senza 
cedere. La lanterna rivelò scaffalature ricavate nella roccia, 
progettate insieme allo spazio stesso. Su di esse riposavano 
rotoli avvolti in tessuti fragili, cilindri sigillati con resine 
scure, lastre sottili incise con diagrammi che non 
richiedevano commento. 

Matthaeus capì subito che non si trattava di un deposito 
casuale. Nulla era ammassato, nulla ripetuto senza ragione. 
Ogni oggetto occupava un posto assegnato in funzione degli 
altri; l’insieme rispondeva a un sistema, non a una raccolta. 
La sensazione non fu quella della scoperta, ma 
dell’intrusione, propria di chi entra in un luogo che ha 
continuato a esistere indipendentemente dalla sua presenza. 

Hugues scese dopo di lui, osservando senza toccare. 
«Questo non è stato fatto per essere trovato,» disse. «È stato 
fatto per durare.» 

Matthaeus annuì senza rispondere. Aveva già compreso 
che ciò che avevano davanti non apparteneva a nessuna delle 
categorie consuete, e che il problema non sarebbe stato 
capire cosa fosse, ma decidere cosa farne, senza che quella 
decisione lasciasse tracce visibili. 

La decisione non venne formulata in quell’istante, e 
nessuno la attese. Ciò che avevano davanti non richiedeva 
una risposta immediata, ma una distanza controllata, la 
stessa che separa un evento dalla sua conseguenza. 
Matthaeus rimase nel vano più a lungo degli altri, non per 
curiosità, ma per fissare nella memoria l’ordine dello spazio, 
lasciando che la disposizione degli oggetti si imprimessero 
senza che il desiderio di comprenderli prendesse il 
sopravvento. 

Non lessero subito. Questa scelta si impose senza bisogno 
di essere enunciata. I rotoli vennero sollevati quanto bastava 
per verificarne l’integrità, le lastre osservate di lato, senza 
indugiare. Nessuno tentò di decifrare, di collegare, di trarre 
un senso complessivo. La custodia precedeva la conoscenza, 



12 

e ne stabiliva i limiti. Matthaeus colse in quel 
comportamento una disciplina più rigorosa di qualunque 
regola scritta: il rifiuto di appropriarsi di ciò che non poteva 
essere ancora sostenuto. 

Risalirono uno alla volta, richiudendo lo spazio con la 
stessa attenzione con cui era stato aperto. La lastra tornò al 
suo posto, i segni vennero ricoperti, la terra restituita alla 
superficie fino a cancellare ogni discontinuità. Matthaeus 
seguì ogni gesto con una concentrazione quasi eccessiva, 
consapevole che l’errore più grave non è l’imperfezione, ma 
la ripetibilità. Un nascondiglio efficace non deve poter essere 
ritrovato percorrendo di nuovo la stessa sequenza di azioni. 

Nei giorni successivi, Hugues convocò uomini diversi, in 
momenti diversi, senza mai riunirli tutti nello stesso luogo. A 
ciascuno venne mostrato solo ciò che era necessario, e nulla 
più. Matthaeus comprese che quella frammentazione non 
rispondeva a una precauzione temporanea, ma a un principio 
destinato a durare. Nessuno avrebbe dovuto possedere una 
visione completa, perché una visione completa genera un 
centro, e ogni centro, prima o poi, viene individuato. 

Quando gli fu consentito di osservare un frammento più a 
lungo, lo fece con la cautela di chi maneggia uno strumento 
non progettato per il proprio tempo. Le linee incise non 
lasciavano spazio all’ambiguità; non spiegavano, ma 
dimostravano. Non c’erano concessioni al simbolo, né 
invocazioni a sostegno di ciò che veniva affermato. Ciò che 
era rappresentato funzionava perché rispondeva a leggi 
indipendenti da chi le aveva formulate. Questo colpì 
Matthaeus più di ogni altra cosa, perché incrinava 
un’abitudine radicata: attribuire al mistero ciò che non si è 
disposti a comprendere. 

Non provò entusiasmo. Provò una forma di inquietudine 
lucida. Quel sapere non era ostile, ma indifferente, e 
l’indifferenza destabilizza più dell’opposizione. Capì che 
applicarlo senza comprenderne il sistema avrebbe prodotto 
risultati pericolosi, e che comprenderlo interamente avrebbe 
richiesto un tempo e una libertà che nessuna istituzione del 



13 

presente poteva concedersi. Accettò allora che la conoscenza 
non è sempre un bene immediato, e che il compito più 
difficile non è acquisirla, ma decidere quando non usarla. 

Hugues parlò una sola volta, e lo fece come si parla di un 
confine. Disse che ciò che era stato trovato non apparteneva 
all’Ordine, né a chi lo custodiva; che non doveva diventare 
strumento di autorità, né promessa di riforma; che il loro 
compito non era trarne vantaggio, ma impedirne l’abuso. 
Matthaeus ascoltò senza prendere appunti, consapevole che 
quelle parole non erano destinate a essere ripetute, ma 
riconosciute ogni volta che una scelta si fosse presentata 
sotto altra forma. 

Fu allora che comprese di non essere stato scelto per ciò 
che sapeva fare, ma per ciò che sapeva evitare. Non avrebbe 
dovuto completare, migliorare, divulgare. Avrebbe dovuto 
interrompere, separare, rendere opaco. La sua funzione non 
era costruire un ponte tra quel sapere e il presente, ma 
garantire che quel ponte non venisse attraversato prima che 
il tempo lo rendesse sicuro. 

Quando lasciò il luogo, Matthaeus non si voltò. La vera 
scoperta non era ciò che avevano trovato sotto la pietra, ma 
la misura di autocontrollo che sarebbe stata richiesta a 
chiunque avesse avuto accesso a quel sapere, e la custodia 
non si sarebbe esaurita in un atto, ma in una sequenza di 
rinunce coerenti, destinate a proseguire anche quando i nomi 
degli uomini coinvolti sarebbero stati dimenticati 

Hugues non parlò più di ciò che era stato trovato, e proprio 
quel silenzio ne stabilì il rango. Non vennero emanati ordini 
scritti, né circolari interne; nulla che potesse essere citato, 
trascritto o travisato. Le decisioni si manifestarono 
attraverso piccoli spostamenti, incarichi apparentemente 
marginali, scelte logistiche che, prese singolarmente, non 
avrebbero destato attenzione. Matthaeus capì che il vero 
lavoro non consisteva nel proteggere uno spazio, ma nel 
disarticolare una possibilità. 

Gli uomini coinvolti cambiarono. Non tutti insieme, non 
bruscamente. Qualcuno venne assegnato a compiti lontani, 



14 

qualcuno rientrò in Europa, qualcuno scomparve 
semplicemente dal perimetro operativo senza che fosse 
necessario giustificarlo. A ciascuno rimase addosso solo una 
parte dell’esperienza, mai sufficiente a ricostruire l’insieme. 
Matthaeus riconobbe in quella dispersione una logica più 
rigorosa di qualunque giuramento: ciò che non è concentrato 
non può essere sequestrato. 

Fu in quei giorni che il suo ruolo cambiò senza essere 
nominato. Non ricevette un titolo, né un incarico formale, ma 
iniziò a essere interpellato nei momenti in cui era richiesta 
una valutazione che non poteva essere affidata a criteri 
ordinari. Non gli si chiedeva cosa fare, ma cosa evitare; non 
come procedere, ma dove fermarsi. La responsabilità non si 
manifestava come potere decisionale, bensì come capacità di 
sottrarre opzioni prima che diventassero inevitabili. 

Osservando l’Ordine dall’interno, Matthaeus iniziò a 
coglierne la doppia natura. Da un lato la struttura visibile, 
fatta di regole, gerarchie, simboli riconoscibili; dall’altro una 
trama più sottile, priva di segni esteriori, che si muoveva 
secondo esigenze diverse. Le due dimensioni non erano in 
conflitto, ma non coincidevano. La prima garantiva 
protezione e legittimità; la seconda assicurava continuità a 
ciò che non poteva essere esposto senza conseguenze. 

Gerusalemme restava il luogo dell’origine, ma aveva già 
smesso di essere il centro. Questa consapevolezza non venne 
dichiarata, e tuttavia orientava ogni scelta successiva. Ciò che 
era stato trovato sotto la pietra non avrebbe seguito l’Ordine 
nelle sue sedi future, né sarebbe stato legato a una città, a una 
fortezza, a un archivio riconoscibile. La stabilità, Matthaeus 
lo vedeva con chiarezza crescente, era una forma di 
vulnerabilità. 

Solo allora comprese che la scoperta non aveva generato 
un compito temporaneo, ma una funzione destinata a durare 
oltre gli uomini che l’avevano avviata. Qualcuno avrebbe 
dovuto garantire che quella logica non venisse tradita, anche 
quando le circostanze fossero cambiate, anche quando 
l’Ordine stesso avesse assunto un volto diverso. Non per 



15 

fedeltà a un segreto, ma per rispetto di un equilibrio che non 
poteva essere imposto, solo custodito. 

Matthaeus accettò quel ruolo senza che gli fosse chiesto 
apertamente. Non lo fece per convinzione ideologica, né per 
ambizione, ma per una constatazione semplice: ciò che 
avevano trovato non poteva essere restituito al mondo così 
com’era, e nessun altro sembrava disposto a farsi carico di 
quella rinuncia. In quel momento comprese che la custodia 
non era un atto isolato, ma una postura mentale, e che 
avrebbe richiesto una continuità capace di attraversare il 
tempo senza lasciare traccia. 

Fu allora che prese forma, senza essere pronunciato, il 
principio che avrebbe retto tutto ciò che venne dopo: il 
sapere non doveva avere un volto, né un luogo, né una voce 
unica. Doveva passare di mano in mano senza mai coincidere 
interamente con nessuno. Solo così avrebbe potuto 
sopravvivere all’Ordine, ai suoi successi e alle sue future 
cadute, restando invisibile abbastanza da non diventare 
oggetto di contesa. 

In quel silenzio operativo, privo di solenni dichiarazioni, 
nacque qualcosa che non poteva essere distrutto con un 
singolo atto. Non un’istituzione, non una dottrina, ma una 
funzione destinata a essere assunta, abbandonata e di nuovo 
assunta, secondo necessità. Matthaeus non poteva ancora 
sapere quanto sarebbe durato quel compito, né quali forme 
avrebbe assunto nel tempo, ma comprese che, da quel 
momento, la sua identità personale avrebbe contato meno 
della continuità che gli veniva affidata, e che il vero peso di 
quella scelta si sarebbe manifestato solo molto più avanti, 
quando altri avrebbero pagato il prezzo della visibilità 
mentre lui, o chi avrebbe portato il suo stesso nome, sarebbe 
rimasto nell’ombra. 

 Le ronde continuarono, i pellegrini vennero scortati, le 
richieste di protezione accolte o respinte secondo 
consuetudine. Nulla, in apparenza, distingueva quel periodo 
da altri già vissuti. Eppure Matthaeus percepiva una 
differenza sottile, come una variazione di tensione che non 

=== FINE ANTEPRIMA ===


	CAPITOLO I
	Sotto la pietra


